

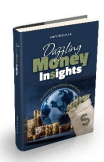
יח' תמוז תשפ"ג 7 Juillet, 2023

פרשת פינחס 11ème année, édition 489

Pour se procurer un des livres de l'auteur (version papier ou numérique) et être livré à domicile, envoyez sVp un e-mail à yalt3285@gmail.com ou allez sur le lien https://amzn.to/3eyh5xP ( où vous pourrez aussi voir un bref compte-rendu ).

Une nouvelle passionnante! Le livre récemment publié « Dazzling Money Insights : Illuminating Torah Essays about Money » est maintenant disponible ( en livre de poche et relié ) à l'achat et à la livraison sur Amazon à l'adresse : https://www.amazon.com/dp/B0C6P6H5B1 ou en envoyant un e-mail à yalt3285@gmail.com. Ce livre complet aborde de nombreuses questions, avec des idées qui changent la vie. Ses plus de 60 essais présentent l'approche de la Torah pour gagner et gérer de l'argent. C'est un excellent cadeau pour les amis, les parents, les associés d'affaires et les partenaires d'étude. Vous pouvez vous le procurer ici : https://amzn.to/3eyh5xP.

Certaines des questions abordées dans ce livre sont les suivantes : Par quelle méthode éprouvée une personne peut-elle augmenter ses revenus ? Quelles mitsvot une personne peut-elle accomplir via sa profession ? Quelle est la bonne façon pour une personne de réagir lorsqu'elle subit une perte d'argent ? Économiser de l'argent pour l'avenir est-il un idéal de la Torah ? Comment une personne peut-elle transformer l'argent transitoire en un actif éternel ?



## reached la toray travers le monbe

Argentine ● Autriche ● Australie ● Belgique ● Brésil ● Canada ● Chili ● Chine ● République tchèque ● Angleterre ● France ● Allemagne • Gibraltar • Hollande • Hongrie • Inde • Israël • Italie • Mexique • Panama • Pologne • Russie • Afrique du Sud • Suisse • Ukraine • Émirats arabes unis • États-Unis • Venezuela

Pour rejoindre les milliers de récipiendaires de ces Divrei Torah, envoyés gratuitement par courriel hebdomadaire, pour obtenir les précédents articles, pour un retour, des commentaires, faire des suggestions ( sur comment propager davantage ces Divrei Torah et/ou sur la façon de les rendre plus attrayants ), pour sponsoriser leur publication réalisée sur le six continents et plus de 40 pays, ou si vous connaissez une personne intéressée à recevoir ces Divrei Torah, contacter l'auteur, Rabbi Yehoshua Alt l'adresse yalt3285@gmail.com. Beaucoup. <u>Lé-ilouï nichmat</u> de Mordékhaï Nissim ben Mazal, de Rav Chlomo Elfassi ben Elazar <u>Lé-refoua chéléma</u> d'Ouriel ben Téhila, Danielle bat Lucie, Claudie bat Lucie.

Cette newsletter peut être vue en Anglais sur ; https://bit.ly/3z9qF5E. Pour voir ou télécharger la version Française : https://parshasheets.com/?s=Fascinating+Insights.

https://bit.ly/3mGmEOZ אפשר לקרוא עלון זה בעברית באתר דרשו https://bit.ly/38RvdTI דעם נוזלעטער קען מען אויך זען אויף יידיש ביי

## <u>Vous pouvez imprimer librement ces Divrei Torah pour les distribuer à la Shul, avant ainsi une part dans la diffusion de la Torah.</u> Moché, le Gra de Vilna et l'Alya...

On sait que le Gaon de Vilna aspirait à monter en Erets Israël et avait même entrepris un voyage, passant par certains des pays dans son chemin vers la Terre Sainte, mais il dut faire demi-tour. Ses enfants témoignèrent de la raison pour laquelle il avait annulé son voyage. « Quand il était vieux, je lui ai demandé plusieurs fois pourquoi il ne voyageait pas en Erets Israël, mais il ne m'a pas répondu. Une fois, j'ai beaucoup insisté et il m'a répondu : « Je n'avais pas la permission du ciel. » 1



Le Sefer Aliyot Eliyahou<sup>2</sup> ( 1818-1883 ) explique les paroles du Gaon de Vilna: « J'ai entendu mon Rabbi, Rav Eliyahou

pour lui à Paris. En 1884, il fut enterré au cimetière Montparnasse à Paris. Selon la loi française, comme la famille ne paya pas les frais élevés requis pour renouveler le permis d'inhumation tous les 50 ans, les restes furent exhumés et placés dans une boîte stockée pendant 8 ans. Finalement, un jeune homme juif découvrit ce qui s'était passé et informa Rav Yirmiyahou Cohen, le Av Beth Din de Paris, et après avoir fait connaître la situation, des parents furent localisés pour signer les documents nécessaires pour apporter les restes en Erets Israël. Il fut enterré dans la section rabbinique du Har ha-zétim à Yérouchalayim, 124 ans après son décès.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hakdama du Biour ha-Gra sur le Choulkhan Aroukh, Ora'h 'Haim.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Perek Aliyot Eliyahou, commentaire 86. Ceci fut écrit par Rav Yéochoua Heschel Levine. Il avait été choisi pour épouser la fille de Rav Eliyahou Zalman, le fils de Rav Its'hak de Volozhin, le fils de Rabbi 'Haim de Volozhin. Plus tard, il fut nommé l'un des rachei yechiva de la Yechivat Volozhin. Rav Israel Salanter, qui déménagea à Paris en 1880 pour renforcer la pratique religieuse et les institutions de la ville, nomma Rav Levine comme remplaçant quand il vint dans la ville pour consulter des médecins et Rav Israel retourna dans sa ville. Lorsque Rav Israel Salanter décéda en 1883, Rav Yéochoua Heschel organisa un grand éloge funèbre

Ragoler, le Av Beth Din de Kalish³(1794-1849), qu'il est clair que l'âme du Gaon de Vilna était une étincelle de Moché et c'est pourquoi il n'avait pas la permission du Ciel pour entrer en Erets Israël ».

## N'y pensez plus!

Le Séfer יסוד ושרש העבודה enseigne que le principal yétser hara est d'amener quelqu'un à désespérer après le péché. En fait, le mot עבר est de la racine עבר, le passé, car après avoir péché, le mauvais penchant amène quelqu'un à penser à ses péchés passés pour le désespérer. A cette lumière, nous pouvons saisir que les pensées de faute sont pires que le péché lui-même, car penser à son péché peut amener au désespoir. Rav Yissakhar Meir (1927-2011), Roch Yechiva de Ha-Negev à Netivot, explique qu'il y a un débat pour savoir si oui ou non קונה est <sup>6</sup> יאוש rais tout le monde s'accorde pour dire que le yetser hara est קונה c'est-à-dire que le yetser hara saisit une personne quand elle désespère d'elle-même à cause d'un péché commis.

Rav Its'hak Isaac Sher ( 1875-1952 ) dit à plusieurs reprises qu'il ne faut pas penser à ses péchés. Hachem nous a créés avec un yétser hara, c'est naturel. Tout le monde a un yétser hara. La seule question est de savoir comment faire face à ce que nous devons apprendre. Il y a un dicton : « Hachem enterre nos péchés dans les profondeurs de la mer et met ensuite en place un panneau disant : Pêche interdite! »



Rav Chlomo Wolbe<sup>7</sup> écrit à celui qui n'a pas réussi à se protéger du péché connu: « Mon cher ami! Cessez de chercher ce que les Sefarim disent de ce péché. Les sources que vous avez déjà trouvées et copiées pour vous-même – éliminez-les. Le yétser hara qui amène quelqu'un à ce péché particulier est si insidieux que toute pensée sur le sujet peut stimuler quelqu'un à chuter de nouveau. Cela inclut même des pensées de remords, de

contrition et de téchouva. La seule solution est donc de prendre le chemin inverse : oublier le péché, ne pas y penser, même après avoir trébuché. Vous devez cesser de penser à ce péché! Comment?

En vous investissant complètement et en étudiant, avec une tentative d'être mé'hadech Torah, de développer des pensées originales dans le limoud<sup>8</sup>, en particulier avec sim'ha.... Cette affaire implique une grande bataille. Souvent, vous serez victorieux. Il est possible, cependant, que parfois vous soyez vaincu par le yétser hara. Si cela arrive malheureusement, n'y pensez pas et n'y prêtez pas attention! Bannissez toute pensée sur ce qui s'est passé et méfiez-vous particulièrement des sentiments d'impuissance ! C'est l'objectif principal du yétser hara – renverser une personne et la rendre se sentir désespéré et désespéré. Ne lui permettez pas cette victoire ! 9 Continuez à étudier, et avec joie, comme si de rien n'était! La seule solution pour faire face à ce problème est de s'impliquer dans l'étude et de s'habituer à y penser; dans la rue, après s'être couché, etc., autant que possible – mais aussi pour socialiser et interagir avec des amis...De plus, oubliez ce que vous avez vu dans les Sefarim sur les punitions et la difficulté de faire la téchouva résultant de ce péché. Il suffit de regarder le Sidour ha-Gra. 10 Ce que vous y trouverez devrait vous orienter dans ce domaine. Je suis conscient que ces instructions sont complètement différentes de ce que vous avez vu, mais cette façon a l'approbation du 'Hazon Ich. 11 Cependant, il est difficile de s'acclimater à ne pas prêter attention et à ne pas réfléchir. Des pensées de remords, d'angoisse et de désespoir surgissent constamment. Pour cette raison, je vous demande de relire cette lettre de temps en temps. Hachem devrait vous aider à monter sur les hauteurs de la Torah et de Yirat chamayim jusqu'à ce que vous oubliiez complètement ce péché. Et avec l'aide d'Hachem, vous établirez une maison de Torah et engendrerez des enfants dans la sainteté et la pureté. Il n'y a aucune raison de s'inquiéter du fait que ce que vous avez fait dans le passé aura effet sur votre capacité à le faire. Fortifiezvous seulement dans l'apprentissage de la Torah avec des 'hidouchim.12

Robbi All a middle dilation scoa in patrongo de Reu Mordi Mail Prindender zotate pendent piet de 2 mil. Il angui une ordenden nichbisqua (une asemba) de Reu Zalmon Milheira Goldberg zeitad. Pietich All a dort sor de combress solan sele addication. Il el finalest de la leser Servicionistique legis (in los segress) indicatives plant comprise an Faccativity beight and Product. East dels mis applicable (in los segress) and comprise an experient beautiful beight (in los segress) and comprise an experient beautiful beight (in los segress) and comprise an experient beautiful beight (in los segress) and comprise and

<sup>3</sup> Ses contemporains disent de lui qu'il a appris l'intégralité du *Chass Bavli* plus de 400 fois. Rav Ragoler s'est également consacré à l'étude considérable de la Kabbale. Dans sa jeunesse, il passa quelques mois avec Rabbi Its'hak de Volozhin avec l'intention d'apprendre auprès de lui, la kabbale, conformément aux traditions reçues du Gaon de Vilna. Pendant de nombreuses années, Rav Ragoler servit comme Rav dans plusieurs communautés.

Il a été souligné que עבירה ressemble au mot anglais over, car le Yetzer Hara fait penser à ses péchés passés en pensant que tout est fini, alors abandonnez.

- <sup>5</sup> Yoma 29a.
- <sup>6</sup> Baba Kama 66a יאוש קונה signifie que si après le vol d'un objet, le propriétaire désespère de le récupérer, l'objet est acquis par le voleur et il n'est plus tenu de restituer l'objet volé, mais seulement sa valeur monétaire.
- <sup>7</sup> Iguerot ou-ktavim, 1:24.
- <sup>8</sup> Dans la tsavaa ( Testament éthique, 20 ) de Rabbi Eliezer Ha-gadol, également connu comme Rabbi Eliezer Ben Hourkanous, il est dit que personne ne peut être *mé'hadech* dans la Torah quelque chose réservé à un autre car chaque personne a sa part dans la Torah qu'elle seule peut faire descendre.
- <sup>9</sup> Ce qui suit décrit l'une des façons les plus courantes dont ils piègent les singes. Ils coupent un trou dans une noix de coco et la vident de son contenu. Ils font ensuite un trou assez grand pour que la main ouverte du singe puisse y entrer. Cependant, le trou n'est pas assez grand pour le singe quand il serre le poing. Afin d'attirer le singe, ils mettent de la nourriture dans la noix de coco creusée comme les fruits. Une fois terminé, ils l'attachent à un arbre. Quand le singe voit la noix de coco, il met sa main pour la nourriture, mais son poing serré reste coincé dans la noix de coco. Lorsque la personne s'approche pour le capturer, le singe essaie encore plus fort de retirer sa main de la noix de coco, mais en vain, car il n'est pas disposé à lâcher prise. Le singe est alors capturé. Tout ce

que le singe avait à faire pour être libre était de lâcher prise. Combien de fois dans la vie suivons-nous ce modèle? Nous pouvons nous accrocher si fermement à l'argent, aux pensées négatives à propos de quelqu'un ou de quoi que ce soit d'autre.

10 Rabbi 'Haim Volozhin ( dans Keter Roch, imprimé à la fin du Sidour Ha-Gra, 133 ) accentue le danger spirituel d'une culpabilité excessive dans ce domaine. Il critique ceux qui citent le Zohar concernant la gravité de la transgression connue, mais négligent de citer la fin de ce même Zohar, disant que l'étude de la Torah corrige cette transgression. Dans une note de bas de page, le Chela est cité : Ces rigoureux qui sont stricts et affirment qu'il n'y a pas de correction à cette faute...ce sont eux qui induisent une augmentation du péché, amenant les gens à s'éloigner d'Hachem, car le pécheur, quand il entend qu'il n'y a pas de repentir pour ce péché, abandonne toute tentative de s'améliorer. Ces gens stricts maintiennent la Chékhina en galout. Plutôt que d'être appelés 'hassidim, ils devraient être plus correctement appelés « 'hassérim » ( déficients ) et leur punition sera très sévère.

"L'incroyable récit de la naissance du 'Hazon Ich est raconté dans le sefer Maassé Ich (volume I, chapitre 1). On conseilla à sa mère de ne pas avoir d'enfants. Le père de la mère du 'Hazon Ich, Rav Chaoul Katzenlbogen, suggéra le divorce de sa fille et de son gendre. Cependant, sa fille refusa, affirmant que sa mission était de mettre des enfants au monde. En effet, elle mérita d'être mère de 9 enfants de la famille royale Karelitz!!

<sup>12</sup>Le Rav 'Hida nous dit ( Devach léfi, Maarékhet 'het, 4) que les A'haronim sont capables d'être mé'hadesh ce que les Richonim ne purent faire parce que le temps de ce 'hidouch n'était pas venu. De cette façon, nous pouvons comprendre l'explication du 'Hatam Sofer dans ( Tehilim 1:3 ) עשר פריו יתן בעתו ( Le sens simple est qu'il donne ses fruits dans sa saison.): « Son fruit » vise les 'hidouchei Torah se dévoilant au moment opportun.